
華雨集選讀

【中道正法】
第一節佛法甚深

第二節如實的解脫道

第三節人間的正行



第一節佛法甚深

• 釋尊修證而得究竟解脫的，名為法dharma。

• 佛是正法的圓滿體證者，教法由佛而傳出，所以
名為佛法。

• 佛法出現於印度，與印度的（及一切）神教，有
根本的不同處，是一般人所不容易信受契入的，
所以說佛法甚深。

• 說佛法甚深，

• 並非說教典與著述繁多，「法海汪洋」，不
容易充分了達

• 也不是說佛法是神祕莫測的

• 或法義圓融無礙而博大精深的



那為什麼說佛法甚深呢？

• 如實的說：佛法本來如是，是無所謂深不深、難
不難的；如果說是深是難，那是難在眾生自
己，深在眾生自己。如過去善根到了成熟階段，
佛法可說是並不太深太難的。

• 如釋尊在王舍城，異學刪闍耶的上首弟子舍利弗
，見五比丘之一的阿說示，就問他老師是誰，
學什麼法？阿說示簡要的說：「諸法從緣起，如
來說是因，彼法因緣盡，是大沙門說」。舍利
弗聽了，當下就悟入，得法眼淨。舍利弗回去，
他的好友大目犍連，見舍利弗的神色澄淨，問
他得到了甘露嗎？舍利弗將經過告訴他，也說了
「諸法從緣起」偈，目犍連也悟入了正法。



• 也許有人要說：舍利弗與大目犍連，一向是從刪
闍耶修行，早已成就戒，成就定，所以能直下
悟入。那不妨再舉幾則事實來說明：

一、波羅奈的長者子耶舍，一向過著奢侈的欲樂
生活。一晚，忽然感到了物欲的空虛，內心非常
不安。一個人外出，走向山林，喃喃自語的說：
「禍哉！禍哉」！那時釋尊在露地經行，見到了
就對耶舍說：「這裏沒有災禍」。耶舍坐下來，
佛為他說法，當下就悟入了正法。這還可以說：
耶舍雖長在欲樂生活中，內心已激發了厭患的情
緒。



二、毘舍離的郁伽長者可不同了。郁伽長者與婦
女們，在大林中飲酒歡樂。在酩酊大醉中，見到
釋尊，就忽地清醒了。佛為郁伽說法，也就當下
悟入。這二位，是從貪染欲樂中來的。

三、鴦掘魔羅是一位逢人就殺的惡賊，行旅非成
群結隊，不敢通過。釋尊從那邊過，鴦掘魔羅執
劍趕來，卻一直追不上，口呼「沙門住住」。佛
答應說：「我住汝不住」。鴦掘魔羅覺得話說得
離奇，問佛是什麼意思。佛為他說法，鴦掘魔羅
也當下悟入；放下刀箭，從佛出家。如果說：
「放下屠刀，立地成佛（聖）」，這是最真實的
事例。這一位是從殘暴瞋害中來的。



四、婆四吒婆羅門女，六個兒子一個個的死了。想兒
子想得發了狂，裸體披髮，到處亂跑，跑到彌絺羅庵
羅園來。見佛在為四眾說法，清淨嚴肅的氣氛，使他
忽而清醒。覺得自己裸體可恥，就蹲了下來。釋尊要
阿難拿衣給他披上，然後為他說法，也得到了信心清
淨。不久，第七子又死了，他不再憂惱哭泣。勸他的
丈夫出家；自己也出家，得阿羅漢果。

五、周利槃陀迦生性愚笨，四個月讀不熟一偈。釋尊
教他拂除塵垢，漸漸的理解到拂除心垢，終於也證得
阿羅漢。

• 這二位，是狂亂愚癡的一類。貪染欲樂的，殘暴瞋
害的，狂亂愚癡的，周利槃陀迦以外，都是在家的，
一向沒有持戒修定的，一旦聽到了開示，都能當下
知法、入法，佛法似乎也不一定是甚深難入吧！



問題的所在

• 這幾位特出的事例，到底是希有的，如不是過去生
中的善根，到了成熟階段，是不可能這樣頓入的

• 佛法到底不是容易契入的，釋尊為了眾生──人類的
難以教化，起初曾有不想說法的傳說。眾生的難以
教化，問題正在我們──人類自己，這是經、律一致
說到的。如『相應部』（六）「梵天相應」說：

「我所證法甚深，難見難解，寂靜微妙，超尋思境，
深妙智者之所能知。然此眾生，樂阿賴耶，欣阿賴
耶，!槱阿賴耶；樂阿賴耶、欣阿賴耶、!槱阿賴耶故，
眾生於此緣性、緣起難見。一切諸行寂止，一切依棄
捨，愛盡、離、滅、涅槃，亦甚難見。若我為眾生
說法，不能解了，徒自疲勞、困惑」。



修學的可能

• 緣起是為緣能起的依緣性，涅槃是生死苦迫的徹
底止息。緣起與涅槃，是一切眾生所難以通達的。

• 眾生沒有不是愛樂、欣、 !槱阿賴耶的，是不能
通達甚深法（也就不能解脫）的原因所在。

• 佛說生死的原因──集諦的內容是：「後有愛，
貪喜俱行，彼彼樂著」，可見愛樂、欣、!槱阿
賴耶，正是生死的癥結所在了。



• 阿賴耶譯為「藏」，或譯作「窟宅」，「巢
穴」，如幽深的窟穴一樣。

• 眾生的向外延申擴展，「我所」是無限的，但
還可以收歛、放棄，放棄外在的一切（當然不會
徹底的）；

• 內在的自我愛著，深閉固拒，如潛藏在幽深的洞
窟一樣，是難以放棄的。眾生是太難以解脫
了！

• 傳說：梵天知道佛不想說法，特地從天上下來，
請佛說法。眾生的確不容易受化，但到底也有
煩惱薄而根性利的。如蓮華那樣，也有長在
水面上的，如經日光照射，就會開敷；眾生極
難化度，但到底也有可以度脫的。這樣，佛才
決定為眾生說法。



• 這一傳說，表示了一切神教，神教中最高的創造
神，所有的宗教行，都不能解決生死（世間）
的苦迫，而惟有仰賴佛法。

• 佛法是不共世間的，與印度婆羅門教，東方新
起的沙門文化，有根本不同的特質。

• 也表示了釋尊的悲心，明知眾生剛強難化，而終
於展開了覺世度人的法門。



第二節如實的解脫道
一、八正道

• 釋尊本著自證的解脫境地，為眾生說法，眾生也能像
佛那樣的得大解脫，這就名為轉法輪。佛說的解脫道，
就是中道，如『銅鍱律』「大品」（南傳三‧一八──一
九）說：

「諸比丘！世有二邊，出家者不應親近。何等為二？於
諸欲愛欲貪著事，是下劣、卑賤，凡夫所行而非聖賢，
無義相應。自煩苦事，是苦非聖賢法，無義相應。如來
捨此二邊，依中道而現等覺，眼生、智生，寂靜、證智、
正覺、涅槃所資」。

「諸比丘！何謂如來現等覺，眼生、智生，寂靜、證智、
正覺、涅槃所資之中道？即八聖道，謂正見，正思惟，
正語，正業，正命，正精進，正念，正定」。



• 當時的印度，有的貪著欲樂，從事外向的物欲追求，
這主要是一般在家的。有的過著苦行生活，是多數
的出家人，如尼犍若提子。

• 從世間苦迫的徹底解脫來說，專於物欲追求，極端苦
行──二邊，都不是聖賢法，是沒有義利，沒有價值
的。

• 釋尊捨棄二邊，依中道行而得現等覺。中是正確的，
沒有偏頗而恰到好處的；中道是正行，依之進行而能
到達 ──現等[正]覺及涅槃的。

• 中道就是八（支）聖[正]道，八正道是一切聖者所共
由的，所以經中稱為「古仙人道」。

• 釋尊臨涅槃時，化度須跋陀羅，還是這樣說：「若
諸法中無八聖道者，則無第一沙門果，第二、第三、
第四沙門果」。聖者的果證，現等覺與涅槃，離了八
正道是不可能的。



• 八正道的內容是：正見是正確的知見，正思惟是
正確的思考，正語是正當的語言文字，正業是正
當的身體行為，正命是正當的經濟生活，正精
進是止惡行善的正當努力，正念是純正的專心
一意，正定是純正的禪定。

• 這八者就是法，所以說：「正見是法，乃至……
正定是法」。

• 釋尊依八正道而現等正覺，為弟子們宣說，弟
子依法修行，八正道也就出現於弟子心中。

• 從佛心而轉入弟子心中，所以名為轉法輪；法
輪是以八聖道為體的。



二、三學

•中道──八支聖道，是修學的聖道內容，也表

示了道的修學次第。

•歸納聖道為三學：戒、心、慧。

•依三學來說：正見、正思惟是慧；正語、正

業、正命是戒；正念、正定是心，心是定的

異名；正精進是通於三學的。



三、四清淨

• 三學是道，修道所證的是解脫，道與解脫合說
為四法，如『長阿含經』（二）『遊行經』
說：

「諸比丘！有四深法：一曰聖戒，二曰聖定，三
曰聖慧，四曰聖解脫」。

• 戒、定、慧、解脫──四法，與四清淨相當，如
『雜阿含經』卷二一說：

「如來應等正覺說四種清淨：戒清淨，心清淨，
見清淨，解脫清淨」。

• 依『增支部』說，這是「四清淨精勤支」。『
雜阿含經』解說為「戒淨斷」、「心淨斷」等，
斷就是精勤的異譯，如「四正勤」即「四正
斷」。見清淨的見，是如實知見，是慧的異名。



四、七清淨

• 從如實知見到究竟解脫，在修學上還有層次，所以
又立七清淨，如『中部』（二四）『傳車經』說：

戒清淨→心清淨→ 見清淨→ 斷疑清淨→道非道
知 見清淨→ 行道知見清淨→無取著般涅槃

• 七清淨在修道得果上，有依前起後的次第意義，終
點是解脫涅槃。『中阿含』譯七清淨為：戒淨，心
淨，見淨，疑蓋淨，道非道知見淨，道跡知見淨，
道跡斷智淨。

• 見清淨以下，都是慧學。依戒而定，依定而慧，依
慧得解脫：這一修行次第，是完全正確的。如戒行
不清淨，言行不如法，那即使修得定，也是邪定。



• 七清淨的修行次第，依『瑜伽論』說：依無我正
見斷薩迦耶見，是見清淨。

• 於三寶、四諦的疑惑，永遠超越，是度疑清淨。
八正道是道，世間苦行等是非道計道，戒禁取永
斷，所以是道非道智見清淨。斷薩迦耶見、疑、
戒禁取──三結，就是依初果向得初果。

• 依初果到四果的，佛說有四通行，或譯四事行跡，
就是行智見清淨。

• 依阿羅漢道智，斷一切煩惱，名行斷智見清淨。
斷盡一切煩惱，得阿羅漢果，就得究竟解脫的涅
槃了。



五、修道次第：八正道與三慧
• 從修學來說，八聖道也有次第的意義。修學而
求解脫的，一定要依善知識（後代也通於經論）
聽聞正法，經如理作意，才能引生出世的正見。
所以說：「二因二緣，起於正見」

• 正見能引起正志[正思惟]等，正見是先導的，也
是正道所不能離的。

• 如依修學次第說：

一、聞所成慧

o（一）聞正法而起正見，是聞所成慧。

o（二）正思惟不是單純的義理思惟，而是正思惟
要從實行以達成理想，古人譯為正志或正欲，表
示了行踐的趣向。



二、思所成慧

o因此，依正思惟而起的，對外事就有（三）正語，
（四）正業，（五）正命，

o（六）離惡行善的正精進，這就是戒清淨。那時
的正見，就是思所成慧。

三、修所成慧

o進而在內心方面，依正精進而修（七）正念、

（八）正定，就是心清淨。那時的正見，是與定
相應的修所成慧。

o如定慧相應，引發無漏聖慧，那就是見清淨了。
從見清淨進修到斷智見清淨，都是聖慧。



六、八正道與五根

• 如以五根與八正道對論，那末，

（一）信是依勝解而來的，所以正見能成就信根。

（二）精進根是止惡行善的，與正語、正業、正
命、正精進相當。

（三）念smrti根與（四）定samadhi根，就是正
念與正定。

（五）慧根，約次第說，就是無漏慧了。

• 八正道以正見為先，五根以慧根為後，其實，慧
是在先的，也與一切正道不相離的，如『雜阿
含經』說：「此五根，一切皆為慧根所攝受。譬
如堂閣眾材，棟為其首，皆依於棟，以攝持
故」。如圖：





七、正見的內容

1、正見緣起

• 佛法以聖道的篤行為主，而行是理性的行，所以以
正見為先(「大乘佛法」 就是以般若為導）。

• 正見所知見的，是世間生死苦迫的何以集起？世間
生死苦迫的如何止息？

• 這一問題，本是當時印度宗教界的思想主流，釋尊
是怎樣的去理解，去解決？

• 佛法是不共世間的，正見為先的特質到底是什麼？
扼要的說：佛是以因緣即緣起來通達一切的。

• 『相應部』與『雜阿含經』一致的說：釋尊與過去
六佛──七佛，都是觀緣起的集與滅而成佛的。佛
依此正覺成佛，也就以此教弟子



2、緣起即中道

• 因緣──緣起觀是佛法的勝義所在，是不容
懷疑的。

• 當時的印度，傳統的婆羅門以外，還有東方
新興的沙門團── 六師。

• 行為上，有樂欲行與自苦行的二邊，釋尊離
此二邊說中道。

• 在思想上 ，更是異說紛紜：執一、執異，
執常、執斷，執有、執無……，都是偏蔽而
不符正理的。



• 如論究世間，在時間上，是常住還是無常？
在空間上，是有邊還是無邊 ？

• 這些異說，說得玄妙高深，而對現實世間生
死苦迫的解脫來說，都是毫無意義的戲論。

• 釋尊否定這些二邊的見解，提出了正確的見
解，就是因緣說 。

• 因緣即緣起，被稱為「處於中道而說法」，
在佛法流傳中，緣起說也就稱為中道。



3、緣起的集與滅

• 正見是正見緣起的集與滅，也是離二邊的中道。
• 釋尊的正見，不是神教那樣的從神說起，也不是
形而上學者那樣，說本體，說真我，而是從眾生
現實身心去觀察，發見緣起法性而大覺解脫的。

• 人世間的苦迫──解決不了的無邊問題，是由於
眾生觸對自然界、社會界、自己身心而引起的，
所以直從自己 ──每個人的自己身心去觀察。

• 釋尊常說五蘊，六處，六界，都是依眾生身心，
或重於心理，或重於生理， 或重於物理的不同
觀察。



• 眾生身心的一切，都是依因緣而存在，依因緣而

消失， 所以說：「此有故彼有，此起故彼起，

……如是純大苦聚集」。「此無故彼無， 此滅

故彼滅，……如是純大苦聚滅」。

• 眾生的現實身心，是苦聚，苦是依因緣而有的。

構成苦聚的因緣名為集；由於構成苦聚的因緣不

斷，所以眾生的生死，生而死、死而生，一直生

生不已的延續下去。

• 既由因緣而有苦，那末苦聚的因緣消失了，

「此無故彼無，此滅故彼滅」，純大苦聚──生

死也就徹底的解脫。



• 生死與涅槃，都依緣起而有可能。正見及正見所起
的正思惟等道，聖者是從「 修道」中，達到「知
苦」、「斷集」、而「證滅」的，這就是苦、集、
滅、道 ──四（[聖]）諦法門

緣起

還滅

流轉

蘊
處
界

正解脫學

道

滅

業

惑

集

苦

道次第：戒、定、慧

惑
業
苦

無我

27

無常


